
1	
  
	
  

 
EL MEDIOEVO  
COMO NUNCA  

TE LO HAN CONTADO 
 

Félix Rodrigo Mora 
 
 
 

 El medioevo, o sociedad medieval, comprende el periodo 
histórico que transcurre en Occidente desde el final del régimen 
imperial romano, en el año 476, hasta la llegada de los europeos a 
América en 1492. Más de mil años. En él se incluyen sociedades 
radicalmente diferentes entre sí, desde el infausto imperio carolingio 
a las organizadas conforme al orden concejil, comunal, 
consuetudinario y foral de los pueblos de la península Ibérica, así 
como periodos muy diversos, desde la estabilidad, autogobierno y 
prosperidad de los siglos X-XII a la crisis del siglo XIV, con la 
desintegración social, el retorno a la tiranía política instituida y la 
peste negra. 
 
 Para los fines del presente artículo, por sociedad medieval se 
entiende la que es construida en el norte de la península ibérica por 
los pueblos libres que allí habitaban en los siglos VIII y IX, y en el 
resto de Europa a partir del siglo X, tomando como elemento 
inspirador el ideario, reglas y modos de existencia del monacato 
cristiano popular, o revolucionario, y sobre la base de las 
pervivencias pre-romanas de los pueblos europeos occidentales. 
Como se ha dicho, esta sociedad entra en descomposición en el 
siglo XIV. El orden estético que la define y caracteriza 
principalmente es el románico1. 
 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1Sobre	
  esta	
  cuestión,	
  “Tiempo,	
  historia	
  y	
  sublimidad	
  en	
  el	
  románico	
  rural”,	
  Félix	
  Rodrigo	
  Mora.	
  
	
  



2	
  
	
  

 El mundo medieval ha sido y es fieramente calumniado, 
siendo su historia adulterada para ofrecer una interpretación y una 
imagen obscurecida, repulsiva, horrible. A la persona corriente le 
llega de aquél un revoltijo descalificador e intimidante, en el que se 
mezclan “los señores feudales” con la peste negra, la ausencia de 
prerrogativas individuales y colectivas, la brutalidad ilimitada y la 
superstición (los tan célebres como falsos “terrores del año mil”), las 
hambres, plagas y enfermedades… Sólo muy recientemente esa 
pseudo-historiografía, que deforma y calumnia todo un tiempo 
histórico, por causa de variados y poderosos intereses políticos 
contemporáneos, ha comenzado a ceder en algo2. No obstante, las 
pocas voces discrepantes, que se oponen al discurso oficial y a la 
ortodoxia, continúan siendo marginadas y ninguneadas. 
 
 En el presente artículo se va a tratar la realidad de las clases 
populares en los momentos positivos del medioevo de Europa 
occidental, poniendo énfasis en la revolución altomedieval de los 
siglos VIII a X que tiene lugar en los territorios del norte de la 
península Ibérica libres de la dominación imperialista del Estado 
islámico andalusí, así como en otros espacios europeos. En ellos se 
producen magnas mutaciones civilizadoras que incluso van a dar 
origen a comunidades humanas estables todavía hoy determinantes 
(Cataluña, Castilla, Navarra, Aragón, Asturias, Galicia, etc.) que 
antes, en la Antigüedad, no existían. 
 
 Nadie motivado por la buena voluntad y el deseo de pensar y 
decir la verdad puede negar que la Alta Edad Media fuera un tiempo 
de formidable creatividad política, económica, social, lingüística, 
cultural, estética, etc., una edad plena de vitalidad y energía, una 
era en la que Europa, los pueblos europeos y la gran mayoría de 
sus lenguas, tal como ahora existen, son creadas. 
 
 Contestar, aunque sólo sea a las principales alteraciones de la 
verdad que se cometen habitualmente en esta materia, es una tarea 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2	
   El	
   artículo	
   “Sobre	
   la	
   ciudad	
   de	
   León	
   como	
   “cuna	
   del	
   parlamentarismo””,	
   en	
   mi	
   blog,	
  
esfuerzoyservicio.blogspot.com,	
  comenta	
  la	
  declaración	
  en	
  2013	
  por	
  la	
  Unesco	
  de	
  León	
  como	
  origen	
  del	
  
parlamentarismo	
  debido	
  a	
  las	
  convocatorias	
  de	
  las	
  cortes	
  leonesas	
  en	
  los	
  años	
  1188	
  y	
  1194,	
  en	
  las	
  que	
  
“representantes	
  elegidos	
  de	
  pueblos	
  y	
  ciudades”	
  están	
  presentes	
  y	
  actúan,	
  “tomando	
  decisiones	
  del	
  más	
  
alto	
   nivel”.	
   Con	
   esto	
   se	
   quiebra	
   un	
   poquito	
   -­‐sólo	
   un	
   poquito-­‐	
   toda	
   una	
   descomunal	
   avalancha	
   de	
  
falseamientos	
  y	
  calumnias	
  políticamente	
  motivada	
  contra	
  la	
  Edad	
  Media.	
  Empero,	
   lo	
  que	
  las	
  cortes	
  de	
  
León	
  citadas	
  efectúan	
  no	
  es	
  diferente	
  a	
  lo	
  que,	
  para	
  esos	
  mismos	
  siglos	
  medievales,	
  realizaron	
  las	
  cortes	
  
de	
  Aragón,	
  de	
  Navarra	
  o	
  de	
  Castilla.	
  Estamos	
  ante	
  un	
  orden	
  político	
  peninsular	
  y	
  europeo	
  compartido,	
  
no	
  ante	
  un	
  actuar	
  excepcional	
  privativo	
  de	
  la	
  sociedad	
  leonesa.	
  
	
  



3	
  
	
  

ímproba, ingrata y larguísima. Por eso ahora se considerarán 
únicamente algunas cuestiones fundamentales. 
 

LOS FUNDAMENTOS DOCTRINALES 
DE LA REVOLUCIÓN ALTOMEDIEVAL 

 
 La cosmovisión que orienta la gran mutación altomedieval de 
los siglos VIII a X es el cristianismo, de manera que la sociedad 
medieval puede ser considerada como la realización práctica del 
ideario cristiano. Ya en el siglo IV el imperio romano había hecho 
del cristianismo primero religión tolerada y luego religión oficial del 
Estado, pero ese cristianismo no era el inicial o primitivo de los 
siglos I a III, no era el genuino, obra popular y revolucionaria, sino 
una construcción política e ideológica al servicio de la razón de 
Estado. Eso explica que el cristianismo de, por ejemplo, los reinos 
germánicos (del reino visigodo en la Península Ibérica), en todo lo 
esencial continuadores de Roma, no fuera el verdadero3. 
 
 El cristianismo genuino se expresa, sobre todo, en el 
Apocalipsis, el evangelio de San Juan, las epístolas de éste, alguna 
de las epístolas de San Pablo y los Hechos de los Apóstoles. La 
lectura de este último texto es imprescindible para comprender la 
estructura política y social del mundo medieval en sus momentos de 
positividad y flujo civilizador. 
 

Si el Estado romano había casi liquidado el cristianismo de 
verdad, primero a través de las persecuciones y luego con una hábil 
tergiversación de sus contenidos, sentido y metas, aquél reacciona 
con una construcción original, que renueva y actualiza el primer 
cristianismo, el monacato cristiano, al que se puede tildar de 
revolucionario por su grandiosa función transformadora integral.  

 
Ante la presión, múltiple y feroz, del aparato estatal romano, 

desde finales del siglo IV se van apartando a lugares remotos, 
desiertos y bosques, personas y colectivos que no quieren 
someterse a él, que desean hallar espacios de libertad en los que 
vivir el ideario cristiano en su pureza y perfección. De ahí resulta el 
movimiento monástico. Su idea guía era vivir la cosmovisión del 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3	
  El	
  enfrentamiento	
  entre	
  el	
   cristianismo	
  auténtico	
  y	
  el	
   tergiversado	
  se	
  expresa	
  en	
   la	
  obra	
  cumbre	
  de	
  
uno	
  de	
  los	
  grandes	
  pensadores	
  del	
  renovador	
  orden	
  altomedieval,	
  Beato	
  de	
  Liébana,	
  que	
  polemiza	
  con	
  
dureza	
  con	
  Elipando,	
  prelado	
  de	
  Toledo	
  a	
  finales	
  del	
  siglo	
  VIII.	
  Se	
  ha	
  hablado	
  del	
  “partido	
  de	
  los	
  monjes”,	
  
o	
   revolucionario,	
   y	
   el	
   “partido	
   de	
   los	
   obispos”,	
   o	
   institucional.	
   Para	
   lo	
   referido	
   a	
   ese	
   autor,	
   “Obras	
  
completas	
  de	
  Beato	
  de	
  Liébana”,	
  II	
  Tomos.	
  



4	
  
	
  

amor de unos a otros, sin propiedad privada, con comunidad de 
bienes, logrando todo lo necesario con el trabajo de las propias 
manos, por tanto, sin esclavos, conservando y estudiando la cultura 
clásica griega y romana, practicando la virtud y cultivando los 
bienes del espíritu, gobernándose por procedimientos asamblearios, 
en suma, viviendo como lo habían hecho los primeros cristianos, 
conforme está descrito en el texto antes citado, los Hechos de los 
Apóstoles. 

 
Por supuesto, no todo el monacato fue revolucionario, pues 

una parte se amolda al orden vigente e incumple alguno o varios de 
los principios fundadores, por lo general el de la obligatoriedad del 
trabajo manual, de donde resultaban monasterios estratificados, con 
una minoría explotadora, que no trabajaba, y una mayoría que lo 
hacía para otros. Esto llevó a que el ideal del amor mutuo quedase 
falseado o directamente repudiado. Pero fue el monacato realmente 
cristiano el que prevaleció, y el que originó la gran transformación 
altomedieval en el sur de Europa, que luego se dio en el centro y 
norte del continente en fechas algo más tardías.   
 
 Hubo, pues, dos monacatos. Uno revolucionario y popular, 
otro reaccionario y aristocrático, vinculado a los poderes políticos y 
económicos constituidos, y a su servicio. 
 
 El monacato regulaba su vida en común a través de las reglas 
monásticas, o estatutos que fijaban los modos de existencia del 
cenobio, o asociación monacal. Hubo muchas reglas, y hasta 
nuestros días han llegado varias docenas de ellas. Una que fue 
decisiva para el monacato oriental, es la de San Basilio, redactada 
hacia el año 356 en lo que hoy es Turquía, bastante exigente en 
cuando a compartirlo todo y realizar el ideal del amor en la práctica 
diaria. En Occidente se terminó imponiendo con el paso de los 
siglos la regla de San Benito, escrita en Italia a comienzos del siglo 
VI, de carácter poco revolucionario en sí misma. 
 
 En la península Ibérica el cristianismo no llegó por un acto de 
violencia o conquista sino por la adhesión voluntaria de más y más 
personas al ideario evangélico, a partir del siglo III y sobre todo el 
IV, en unas muy duras condiciones de persecución por el aparato 
policial, judicial y militar de Roma. Esto conviene explicarlo. Quienes 
se negaban a colaborar con el poder romano, repudiaban sus 
instituciones y no compartían sus disvalores, fueron perseguidos y a 
menudo muertos tras duros tormentos. Era los mártires. En su 



5	
  
	
  

resistencia al Estado había causas religiosas, cómo no, pero 
también políticas, sociales, económicas, culturales y de otra 
naturaleza. El cristianismo fue una oposición radical, de naturaleza 
revolucionaria, al poder estatal romano y a su clase terrateniente y 
adinerada.  
 
 Eran dos cosmovisiones opuestas y enfrentadas, dos 
maneras de concebir la condición y el destino humano. 
 
 En la península Ibérica el monacato cristiano revolucionario 
fue bastante activo y creativo. En el siglo VI ya había monasterios 
por todas partes, algunos institucionales y otros populares, por 
tanto, contrarios al orden estatal visigodo. Estaban los monasterios 
dúplices, donde convivían mujeres y varones en pie de igualdad; los 
monasterios pactuales, en los que el gobierno de la comunidad 
resultaba de un pacto o acuerdo de sus integrantes, que se solía 
plasmar por escrito, y los monasterios familiares, donde el ideario 
cristiano era realizado no por individuos sino por familias4. Para el 
siglo VII el monacato revolucionario se había desarrollado tanto que 
el poder estatal visigodo comenzó a sentirse en peligro, de ahí que 
una facción mayoritaria de él citase al imperialismo islámico para 
que, por medio de un gran acto de fuerza, restableciera el poder de 
las elites, viejas y nuevas, a partir del año 711. 
 
 Un rasgo decisivo del monaquismo revolucionario fue su 
aproximación a los pueblos europeos que habían resistido el poder 
de Roma, sin dejarse asimilar por él. En la península Ibérica eso 
sucedió con los cántabros, asunto bien documentado y, con 
seguridad, también con los vascones. El motivo es fácil de hallar: 
las formas de vida de tales pueblos y lo propuesto por el verdadero 
cristianismo eran tan similares que la fusión se hacía con facilidad, 
máxime si el cristianismo les proporcionaba una nueva concepción 
de sí mismos y renovadas metas. Por eso tales pueblos son 
fácilmente cristianizados en los siglos VII-IX. 
 
 En efecto, la sociedad altomedieval hispánica (o sea, 
peninsular) es un retorno de los pueblos pre-romanos al escenario 
de la historia. Su aportación es tan importante como la del 
cristianismo: éste estatuye lo reflexivo y aquellos lo básico. Sin 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4	
  Por	
  asombroso	
  que	
  parezca,	
  no	
  hay	
  libros	
  de	
  calidad	
  sobre	
  uno	
  de	
  los	
  elementos	
  fundacionales	
  de	
  la	
  
Europa	
  occidental	
  actual,	
  esto	
  es,	
  faltan	
  buenas	
  obras	
  de	
  síntesis	
  sobre	
  el	
  monaquismo.	
  Una	
  que	
  ofrece	
  
parte	
  de	
  la	
   información	
  aunque	
  resulta	
  deficitaria	
  en	
  la	
  objetividad	
  y	
  la	
   imparcialidad	
  es	
  “El	
  monacato	
  
primitivo”,	
  García	
  M.	
  Colombás.	
  



6	
  
	
  

valorar como decisiva la contribución de aquéllos a la revolución 
altomedieval ésta no puede ser bien comprendida. 
 
 Son muchos las áreas en que las huellas del monacato 
cristiano revolucionario se localizan aún hoy. Son las llamadas 
“capadocias”, o concentración de eremitorios y cenobios en un 
territorio. Habitó aquél en cuevas, como puede verse todavía hoy en 
Álava, Cantabria, norte de Burgos, El Bierzo, a Ribeira Sacra, 
Montserrat, sierras del sur de la península, etc., o en modestos 
edificios comunales de piedra, madera, tierra y cañizo, diferentes de 
las grandiosas edificaciones todavía hoy existentes. Éstas, por lo 
general, no proceden del monacato popular, o revolucionario, sino 
del institucional. 
 
 En el centro de Europa la conocida como “reforma de Cluny”, 
de la segunda mitad del siglo X y el siglo XI, va a establecer la 
sociedad europea que, en su sustrato más antiguo, ha llegado hasta 
nuestros días. Cluny fue un monasterio fundado en Borgoña el año 
910. Su concepción de la totalidad de la vida social se difunde con 
rapidez, originando un gran cambio social e individual cuyo 
significado es la constitución de una nueva formación social 
europea. Ésta deja por fin atrás el mundo antiguo. El monasterio de 
Cluny, apoyándose en lo ya elaborado en la península ibérica, 
sobre todo por el arte altomedieval asturiano, va a crear un nuevo 
estilo constructivo y estético, el románico, que se convierte a partir 
del siglo XI en el primer arte europeo internacional dinámico y 
pujante, superándose con ello la era de decadencia que originó la 
hiper-extensión del poder del Estado romano a partir del siglo I y de 
sus continuadores, los reinos germanos. 
 
 El problema de superar el mundo antiguo, de crear un orden 
social y vivencial superior, era de una enorme complejidad. En su 
monstruosa solidez, la Antigüedad era muy difícilmente superable, 
lo que obligó a existir entre sus ruinas físicas e intelectuales, una 
vez que entró irremediablemente en crisis en el siglo III. La pregunta 
de cómo salir de ella pero hacia adelante tenía una respuesta harto 
difícil. Las rebeliones de esclavos no llevaron a nada positivo 
porque aquéllos, corrompidos por su misma condición de no libres, 
carecían de un ideal superador y superior, así como de la calidad 
personal y colectiva necesaria para ser sujetos revolucionarios5. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
5	
  En	
  mi	
  blog	
  examino	
  esta	
  cuestión	
  tomando	
  como	
  caso	
  concreto	
  la	
  célebre	
  rebelión	
  de	
  esclavos	
  dirigida	
  
por	
   Espartaco	
   en	
   los	
   años	
   73-­‐71	
   antes	
   de	
   nuestra	
   era,	
   según	
   es	
   descrita	
   y	
   estudiada	
   en	
   el	
   libro	
   “La	
  
guerra	
  de	
  Espartaco”,	
  de	
  Barry	
  Strauss.	
  



7	
  
	
  

 
Algo similar aconteció con los pobres libres, corrompidos por 

la política estatal de “pan y circo”, desmoralizados y pervertidos por 
la pereza, la desintegración moral y el egotismo, la ausencia de 
ideales, el no ganarse el pan con sus manos y el epicureísmo. Los 
germanos, al penetrar el imperio en el siglo V, lejos de revitalizar y 
renovar la sociedad, como algunos anhelaban (por ejemplo, 
Salviano de Marsella, uno de los más destacados representantes 
del monacato revolucionario del aquel siglo en Occidente), se 
reducen a mantener y actualizar las viejas estructuras. 
 
 Como respuesta hiper-creativa a la imposibilidad de saltar 
desde la Antigüedad a una formación social superior, el cristianismo 
elabora su estrategia del amor. Tal formulación consistió en negar 
punto a punto lo esencial del mundo romano, en particular la 
estatización de la sociedad, con lo que ésta lleva aparejado, 
violencia creciente, disolución de todos los vínculos sociales 
naturales, desplome de la calidad media de la persona, parasitismo, 
indisciplina, extinción del civismo e irresponsabilidad, guerra de 
todos contra todos, pérdida del tesoro cultural, del erudito tanto 
como del popular, auge del esclavismo con sus perversas 
consecuencias económicas, morales y convivenciales, descréditos 
del trabajo productivo, etc. A todo ello replica transformadoramente 
el cristianismo originario y, luego, el monacato. 
 

Su estrategia de eliminación del régimen esclavista aunaba 
varios puntos esenciales, lo que ocasionó una respuesta integral a 
aquella terrible lacra. En primer lugar estaba la cosmovisión 
amorosa, que contemplaba al esclavo como un igual y no como una 
criatura infame, como alguien que debe ser amado y, lo que es tan 
importante como lo anterior, que está obligado a amar. Al mismo 
tiempo, ensalzó el trabajo manual, haciéndolo obligatorio para todo 
cristiano, con lo que se ataca en su raíz la división social del trabajo 
y su funesta diferenciación entre explotadores (no trabajadores) y 
explotados. El esclavo debía, además, revolucionarizarse a sí 
mismo, como persona, haciéndose sujeto de virtud, esto es, 
diligente, activo, responsable, ordenado, autosuficiente y confiable, 
y ya no alguien que envidaba a los esclavista y su decadente estilo 
de vida, como era lo habitual. El ascetismo, moderado siempre en el 
verdadero cristianismo, aportaba un complemento secundario pero 
necesario al proceso emancipador, al hacer que el esclavo valorase 
los bienes espirituales por encima de los materiales.  
 



8	
  
	
  

Si a todo eso se une la meta de desarticular el ente estatal 
romano, celoso guardián jurídico y policial del orden esclavista, y la 
extinción de la clase terrateniente, se consigue una respuesta 
integral al esclavismo, que fue eficaz. Para el siglo X aquél 
comenzó a estar en regresión en todo el Occidente cristiano, 
desapareciendo de las actividades productivas muy poco después, 
que desde ese tiempo quedan como quehacer de los hombres y las 
mujeres libres. Esto contrasta con la sociedad musulmana andalusí, 
en la que el esclavismo, incrementado incluso respecto al pasado 
(pensemos en una de sus varias manifestaciones, quizá la más 
dramática, el tráfico de esclavas para los harenes de los potentados 
musulmanes, que cada año afectaba a miles de mujeres 
peninsulares, reducidas a la condición de mercancías), se mantiene 
en vigor, y con la situación en Europa del este, donde la pervivencia 
del Estado en lo que se denomina el imperio romano de Oriente, 
impide la revolucionarización de la sociedad, el individuo y la escala 
de valores, lo que mantiene la esclavitud. 

 
El cristianismo, en la forma de monacato cristiano y de la 

sociedad por él inspirada, logró triunfar ahí donde las rebeliones 
espontáneas de esclavos y libres pobres habían fracasado. Ello 
exigió dar un rodeo de siglos… y su triunfo fue incompleto, parcial y 
sólo temporal, como se pone de manifiesto en la “crisis del siglo 
XIV”. 

 
Otro de los grandes logros del monacato cristiano fue la 

salvación de una parte, la que pudo ser salvada, de la cultura 
clásica, griega y romana. Esto se explica considerando que el 
cristianismo, comprendido con objetividad, desde las fuentes 
históricas y no desde las versiones manipuladas de clericales y 
anticlericales, es una parte de aquélla tanto como una derivación 
negadora del viejo judaísmo lo que, dicho sea de paso, hace 
absurda la fórmula “judeocristiano”. Las coincidencias, por ejemplo, 
entre aquél y la filosofía cínica griega son enormes, como han 
probado estudios eruditos. Por eso, una vez que la formación 
estatal romana entra en decadencia, dejando no sólo de producir 
cultura sino también de transmitirla y conservarla, es el monacato 
cristiano quien se hace cargo del estudio, análisis y preservación de 
los saberes clásicos, filosofía, arquitectura, moral, matemáticas, 
medicina, agricultura, oratoria, historia, pedagogía y un largo 
etcétera. 

 



9	
  
	
  

La meta última de la revolución cristiana de la Alta Edad 
Media era constituir una sociedad de la convivencia y la relación, 
del afecto, la cooperación, la ayuda mutua y el amor. Entender esto 
es inteligir el meollo de los acontecimientos que entonces tuvieron 
lugar. Cada formación social tiene unos fines definidos y aquélla fijó 
para sí los citados. Eso se sustanció en una sociedad sin apenas 
propiedad privada en su fase inicial, sin aparato estatal, 
autogobernada por asambleas populares, atenta a las metas 
espirituales, en primer lugar a la concordia y la relación, con notable 
calidad del sujeto y mucha energía, física y espiritual. El siglo XII 
europeo, el de la apoteosis, está determinado por tales valores, 
pero al mismo tiempo es el del inicio de su desintegración, que se 
hace bien visible a partir de mediados de la centuria siguiente. 

 
Una consecuencia de la revolución convivencial y amorosa 

altomedieval es la transformación de la vida psíquica y emocional 
del ser humano, con la aparición de experiencias anímicas nuevas, 
antes desconocidas, como el amor de enamoramiento, que se 
expresa en un segundo momento en el sexo por amor. Esto, que no 
existía en la Antigüedad, donde el Eros o estaba exigido por la 
razón de Estado en el matrimonio o resultaba simplemente del 
deseo, es una de las grandes mutaciones mejorantes de la historia 
de la humanidad. El amor cortés es parte de ello pero sólo parte, de 
la que se ha abusado expositivamente en la historiografía 
contemporánea, con la consecuencia de velar e incluso ocultar la 
riquísima y variada vida popular amatoria y erótica. La precondición 
del amor de enamoramiento fue el fin del patriarcado, consustancial 
al derecho romano y desaparecido con él en la gran mudanza 
civilizacional altomedieval. 

 
LOS LOGROS DE LA REVOLUCIÓN ALTOMEDIEVAL 

 
Se fijará la atención en nueve realizaciones fundamentales. 
 
Aquella transformación cambia la cosmovisión y el paradigma 

inspirador de la vida social. Deja de cumplir tal función el Estado y 
la razón de Estado, con sus expresiones concretas: jerarquización, 
enfrentamiento interpersonal, centralidad de la fuerza y la violencia, 
dominio de la ley sobre la ética y los valores, nulificación de la 
persona, propiedad privada, etc., para pasarlo a ser el amor y la 
vida de relación, con sus consecuencias lógicas: horizontalidad, 
reconciliación entre los individuos, centralidad del mutuo servicio, 
prevalencia de los valores sobre las legislación, conversión de la 



10	
  
	
  

voluntad popular en norma legal, soberanía del sujeto, propiedad 
colectiva, etc. La sociedad altomedieval se organiza en su totalidad 
para lograr un fin primordial, la maximización de la convivencia, la 
apoteosis del amor mutuo: tal es la aplicación del ideario cristiano a 
la existencia social. La sociedad revolucionaria medieval es la anti-
Roma, la negación del opresivo y militarizado orden romano. Por 
eso los héroes del medioevo son los mártires cristianos, aquellos 
que habían sido exterminados por “la bestia”, Roma. Sus nombres 
aparecen por doquier, también en la toponimia. 

 
En el trabajo tiene lugar una decisiva revolución, que había 

sido preparada por el monacato cristiano desde hacía siglos. Se 
hace el trabajo manual, o productivo, universalmente obligatorio 
para todas las personas aptas, al mismo tiempo que se reduce en 
mucho el tiempo de trabajo (el mundo medieval conocía unos 150 
días de fiestas no laborables por año) y la duración de la jornada. El 
trabajo deja de ser el tormento de antaño y se eleva a modo de 
realización del individuo, a experiencia colectiva y personal muy 
satisfactoria, al combinar la producción con la relación, la 
cooperación y la fiesta. En ese contexto la esclavitud tanto como el 
trabajo asalariado pierden todo su sentido y desaparecen. Eso hace 
de Europa occidental el primer lugar del planeta sin esclavitud ya a 
partir de los siglos IX-X, lo que expresa la supremacía civilizatoria 
de la nueva formación social. 

 
Aunque la abundancia material, el consumo y el bienestar 

fisiológico no eran metas del cristianismo la reorganización de la 
vida económica excluyendo la esclavitud, por un lado, y el derroche 
de las viejas aristocracias, que se disuelven en el cuerpo social y 
extinguen, por otro, erige una sociedad de una razonable 
abundancia material. Prospera la agricultura, avanzan los oficios, se 
desarrolla el comercio y las ferias, tiene lugar una notable eclosión 
de innovaciones tecnológicas aplicables a la producción, entre las 
que destacan las máquinas de agua, el molino en primer lugar6. 
Todo ello se logra con un uso mínimo de la moneda, con los 
mecanismos del mercado relegados a un lugar bastante secundario, 
sin propiedad privada concentrada ni principio del lucro. Se puede 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6	
  Un	
  clásico	
  sobre	
  esta	
  materia	
  es	
  “La	
  revolución	
  industrial	
  en	
  la	
  Edad	
  Media”,	
  Jean	
  Gimpel,	
  que	
  sirve	
  
asimismo	
  para	
  desmontar	
   las	
  especies	
  calumniosas	
  vertidas	
  sobre	
  el	
  mundo	
  medieval	
  como	
  un	
  orden	
  
regresivo,	
  estancado,	
  oscurantista,	
  ignorante,	
  degenerado	
  y	
  miserable.	
  Lo	
  cierto	
  es	
  que	
  el	
  medioevo	
  es	
  
un	
   colosal	
   salto	
   adelante	
   en	
   el	
   terreno	
  productivo	
   y	
   técnico	
   en	
   relación	
   con	
   la	
   Antigüedad,	
   siendo	
   la	
  
primera	
  sociedad	
  que	
  otorga	
  a	
  la	
  máquina	
  (en	
  tanto	
  que	
  instrumento	
  concreto	
  hecho	
  en	
  este	
  caso	
  a	
  la	
  
medida	
  del	
  ser	
  humano)	
  un	
  lugar	
  central	
  en	
  la	
  producción.	
  
	
  



11	
  
	
  

sostener incluso que el exceso de riqueza material que se originó 
dañó sustantivamente al orden convivencial altomedieval, siendo 
uno de los factores causales de su degeneración a partir de 1250. 

 
Si al final del mundo antiguo lo que dominaba era la gran 

hacienda privada, el latifundio, en la sociedad medieval lo que se 
encuentra, por este orden, es la propiedad comunal, la propiedad 
familiar (casas, cierto tipo de ganado y huertos anejos sobre todo), 
la propiedad colectiva y los bienes de los monasterios, a los que en 
un segundo momento se irá sumando la propiedad de la corona, 
que incluye la de sus brazos, el eclesiástico y el nobiliario. Hay pues 
una expropiación de los latifundios y una liquidación de las elites 
parasitarias, con la reducción al mínimo de los bienes de lujo y del 
consumo improductivo. El mundo medieval fue una sociedad del 
trabajo, una república de trabajadores, donde cada cual se ganaba 
el sustento con el propio esfuerzo, lo que era tenido como un 
mandato del amor fraterno. La torpe pretensión de negar el carácter 
esencialmente comunal de la propiedad fundiaria en el medioevo 
central está en contradicción, por ejemplo, con la enorme masa de 
bienes comunales expropiados por el Estado en el siglo XIX a las 
comunidades campesinas, todos ellos constituidos en la revolución 
altomedieval7. 

 
Si el mundo antiguo estaba nucleado sobre la ciudad el orden 

medieval innovador lo está sobre la aldea. Esto es una revolución 
de una importancia colosal. La ciudad antigua, debido a su 
irracionalidad, despotismo y parasitismo ocasionados por ser el 
espacio de configuración del Estado, no era sostenible, de manera 
que decae desde el siglo II, extinguiéndose una buena porción de 
ellas a partir del siglo IV. La sustituye la aldea medieval, 
concentrada o dispersa, una innovación genial. Con ella se logran 
resultados formidables en lo político, convivencial, económico, 
demográfico, medioambiental, estético y de otra naturaleza. La 
aldea medieval, que se constituye y expande con fuerza en el siglo 
IX en el norte peninsular, es continuadora de los monasterios 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7	
  El	
  mérito	
   intelectual	
  de	
  demostrar	
  y	
  enfatizar	
  esta	
  cuestión,	
  obvia	
  en	
  si	
  misma	
  pero	
  negada	
  por	
  una	
  
historiografía	
  supuestamente	
  “radical”,	
  entregada	
  a	
   la	
  parcialidad	
  política	
  y	
   la	
  mentira,	
  es	
  de	
  Alejando	
  
Nieto	
  en	
  su	
  libro	
  “Bienes	
  comunales”.	
  En	
  efecto,	
  el	
  comunal	
  de	
  nuestra	
  historia,	
  una	
  parte	
  del	
  cual	
  aún	
  
pervive	
   precariamente,	
   es	
   creación	
   medieval,	
   y,	
   ¿hay	
   un	
   modo	
   mejor	
   que	
   este	
   aserto	
   de	
   rendir	
  
homenaje	
  a	
  la	
  revolución	
  de	
  la	
  Alta	
  Edad	
  Media?	
  Con	
  todo,	
  la	
  obra	
  de	
  Nieto,	
  tan	
  influyente,	
  contiene	
  un	
  
error.	
  Al	
  traducir	
  el	
  “homines”	
  de	
  los	
  códices	
  medievales	
  por	
  “hombres”	
  y	
  no,	
  como	
  es	
  lo	
  correcto,	
  por	
  
“seres	
  humanos”	
  (para	
  hombres,	
  en	
  el	
  sentido	
  de	
  varones,	
  la	
  palabra	
  latina	
  es	
  “viris”)	
  da	
  argumentos	
  a	
  
quienes,	
  maliciosamente,	
  califican	
  de	
  “patriarcal”	
  a	
  la	
  sociedad	
  medieval.	
  Los	
  bienes	
  comunales	
  eran,	
  en	
  
realidad,	
  patrimonio	
  indiviso	
  de	
  los	
  “homines”	
  de	
  cada	
  lugar,	
  esto	
  es,	
  de	
  los	
  seres	
  humanos,	
  hombres	
  y	
  
mujeres,	
  de	
  él…	
  



12	
  
	
  

familiares de los siglos precedentes. Con su enorme potencial 
demográfico, solucionó también el declive poblacional del mundo 
antiguo y sus derivaciones tardías. 

 
La cosmovisión del amor del cristianismo demandaba superar 

la contradicción entre mandantes y mandados, dominadores y 
dominados, opresores y oprimidos, vale decir, entre Estado y 
pueblo. La respuesta medieval fue la liquidación del Estado como 
cuerpo ajeno a la sociedad que se sitúa fuera de ella, la domina con 
sus aparatos de constricción y la expolia con el sistema fiscal. 
Quienes están unidos por lazos de amor co-gobiernan en pie de 
igualdad la vida colectiva por el único procedimiento posible, el de la 
asamblea soberana. La aldea medieval, así como la villa e incluso 
la ciudad de entonces, establecer el régimen de concejo abierto en 
tanto que sistema de asambleas que permiten la intervención 
directa y no delegada de todas las personas adultas en la vida 
colectiva. El concejo rige asimismo la actividad productiva. Hay un 
concejo de concejos, que gobierna la comarca, y un concejo 
general para la totalidad del territorio, lo que luego serían las cortes. 
El fundamento del poder concejil, o asambleario, es el pueblo en 
armas, las celebres milicias concejiles, que defienden la revolución 
altomedieval peninsular contra su enemigo principal, el Estado 
islámico andalusí, agresor, esclavista e imperialista. El concejo 
posee asimismo el poder legislativo, de cuyo ejercicio resulta el 
derecho consuetudinario, o de creación popular, una parte escrito 
en los fueros municipales y cartas de población, dando origen a la 
sociedad foral. La notable cantidad de tales documentos jurídicos 
que aún hoy existen es otra prueba más de la vitalidad creadora de 
aquella formación social popular. 

 
Uno de los logros más impresionantes de la sociedad 

medieval es la constitución de comunidades humanas nuevas, que 
son creadas a partir de realidades precedentes pero en sí mismas 
innovadoras. Tales son Asturias, Cataluña, Navarra, Castilla, 
Aragón… lo que incluye la constitución de nuevas lenguas, nuevas 
culturas y nuevas idiosincrasias, comunidades que siguen hoy, más 
de un milenio después, siendo estables y decisivas. Todas ellas se 
forman en los siglos altomedievales, entre el VIII y el X. La 
historiografía oficialista ha acuñado la expresión “reino de Asturias”, 
“reino de Navarra”, etc. que no son apropiadas. Antes de ser reino 
Asturias es un pueblo, que proviene de los astures pero que es 
mucho más que éstos, cualitativamente diferente. Navarra es 
asimismo pueblo antes que reino (incluido el reino de Pamplona, su 



13	
  
	
  

primer modo de existir), el pueblo de Navarra, que emerge del 
mundo vascón pero que es progresivo respecto a éste. La 
cronología de los primeros reyes asturianos o navarros está 
manipulada y podemos estar seguros, especialmente en el segundo 
caso, de que durante un tiempo no hubo reyes, siendo éstos 
relativamente tardíos. Además, hasta mediados del siglo XIII los 
monarcas poseen una potestad bastante limitada, al carecer del 
poder legislativo, ejercer un poder judicial restringido y no disponer 
de un aparato para el ejercicio efectivo de la atribución ejecutiva 
más allá de actuaciones puntuales. Todo lo expuesto puede 
extenderse a Cataluña o Castilla8, en tanto que condados, en los 
que el poder efectivo lo tenían los concejos locales y comarcales, 
no el linaje condal. En lo económico, reyes y condes percibían 
entregas pactadas de bienes, más que tributos, de limitada 
importancia, poseyendo propiedades que eran una porción pequeña 
de la totalidad de la riqueza social. Lo mismo cabe decir de la 
Iglesia hasta finales del siglo XIII. 

 
La mayor realización estética de la revolución altomedieval es 

el arte románico, activos en los siglos XI a principios del XIV, estilo 
europeo que unifica arquitectura, escultura, pintura y ornamentación 
mueble, lo que da origen a una síntesis extraordinariamente 
poderosa visualmente, de ahí el prestigio, enorme y aún así 
creciente, que hoy tiene. Dicho estilo realiza de manera bastante 
eficaz el ideal de estetizar la vida, constituyendo un modo de 
existencia popular enaltecido por la elegancia, el buen gusto, la 
belleza, la expresividad de las formas y la sublimidad. 

 
Una acción emancipadora más del medioevo revolucionario 

está en la liberación del erotismo, desde la noción y emoción del 
amor, de las trabas y represiones a que le había sometido la 
sociedad antigua, asunto sobre el que se ha expuesto antes alguna 
reflexión. El románico erótico, esplendido en su turbulencia libidinal, 
procacidad, frescura e impudor, contribuye a refutar muchas de las 
peores calumnias contra el mundo medieval, mostrando que no es 
como exponen los textos ortodoxos, escolares y académicos, sino 
de otro modo consumadamente diferente, libre, transgresor, 
emancipado, innovador, revolucionario. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8	
  El	
  caso	
  catalán	
  es	
  examinado	
  en	
  “El	
  comú	
  català.	
  La	
  història	
  dels	
  que	
  no	
  surten	
  a	
  la	
  història”,	
  de	
  David	
  
Algarra	
   Bascón.	
   El	
   castellano,	
   aunque	
   de	
   manera	
   parcial	
   e	
   incompleta,	
   en	
   “Naturaleza,	
   ruralidad	
   y	
  
civilización”,	
  Félix	
  Rodrigo	
  Mora.	
  



14	
  
	
  

Junto a los logros de la revolución altomedieval están sus 
desaciertos, yerros y malas aplicaciones. Antes se citó el exceso de 
riqueza material como un elemento causal de su decadencia. Hay 
más. Al haber permitido la existencia de los reyes, y la continuidad 
de la Iglesia como institución creada por el Estado romano (aunque 
inicialmente con muy poco poder efectivo los unos y la otra), a partir 
de 1250 ambos pasan a la ofensiva contra el pueblo/pueblos. La no 
definición de nuevas metas estratégicas una vez que la revolución 
ya estaba realizada, lo que puede fecharse hacia el fin del siglo XI, 
estancó a la sociedad medieval, haciéndola, como dice la frase 
acuñada “dormirse en los laureles”, lo que fue aprovechado por los 
enemigos de la libertad para preparar su contraofensiva. Porque 
una formación social o avanza hacia nuevos fines y propósitos 
sucesivamente y sin descanso o se empantana, con la advertencia 
de todo estancamiento es retroceso estratégico. La noción central 
del amor es, si se interpretado de un modo reduccionista (y todo 
indica que así fue en muchos casos), excluyente con la reflexión, la 
aprehensión de lo real y el saber experiencial, lo que tiene muy 
funestas consecuencias. El hedonismo y sobre todo, el 
epicureísmo, compañero inseparable del conformismo y la 
pasividad, se enseñorearon de las sociedades medievales desde 
finales del siglo XI, dañando de manera grave su energía y vitalidad, 
su disposición para avanzar, su gusto por la épica, el riesgo y el 
esfuerzo. 

 
En resumen, hacia finales del siglo XI hubiera sido necesario 

pergeñar e iniciar una segunda revolución. No se hizo. La ausencia 
de adelanto es siempre retroceso, regresión y fracaso. Porque la 
libertad, como supremo bien humano, existe siempre en peligro y 
rodeada de enemigos, de manera que sólo el avance permanente 
puede mantenerla. A finales del siglo XI las sociedades medievales 
se estancan. En la centuria siguiente lo existente es todavía 
espléndido en sí mismo pero ya está fatalmente dañado por la 
autocomplacencia, la ausencia de nuevas metas y propósitos, el 
hedonismo, el mero repetir, la disminución del ímpetu y el vigor. El 
siglo XIII pondrá en evidencia lo aciago de todo ello, con el retorno 
del poder real, el renacimiento del clero institucionalizado, la 
reconstitución del Estado y la reinstauración progresiva del derecho 
romano, cuyo meollo es la propiedad privada, la centralidad del ente 
estatal y el patriarcado. En el siglo XIV vendría la liquidación del 
concejo abierto en villas y ciudades, el abandono y olvido casi 
completo del ideario cristiano originario, el colapso económico, la 
peste negra… 



15	
  
	
  

 
COROLARIO 

 
La comprensión actual del periodo medieval tiene un déficit 

enorme de objetividad. Lo que se ofrece en los manuales escolares 
es una interpretación adulterada, y los escasos libros que tratar con 
alguna seriedad y rigor sobre ella no llegan al gran público. Así que 
en esto vivimos en la mentira y la desinformación. Pero los logros, 
en ocasiones espléndidos, del mundo medieval están ahí y 
únicamente es necesario querer verlos para inteligir la grandeza de 
aquella edad, en la que se efectúa un magno intento, finalmente 
fracasado (aunque no por completo), de establecer un orden social 
humano, justo, libre y convivencial, y un tipo de sujeto sustentado 
en la calidad y la virtud. La lucha por lograr que este asunto 
prevalezca la verdad es dura, y lo seguirá siendo por mucho tiempo, 
pero como meta merece la pena. 

 
Félix Rodrigo Mora 

 
 

 
 
  


